
 
  هود سوره 34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

  
  3پریا رجبی ،2مریم نظربیگی ،1محسن فریادرس

  )29/10/1403 :مقاله پذیرش تاریخ ـ20/10/1403 :همقال دریافت (تاریخ
  

  چکیده
 و« یۀآ در »خداوند به آن اسناد چگونگی« و »اغواء« تفسیري مفهوم قرآن، در برانگیز  بحث مباحث از یکی

 آرا. اسـت ) 34 هود،( » ترُْجعون إِلیَه و ربکُم هو یغوِْیکُم أنَْ یرید اللَّه کانَ إنِْ لَکُم أنَْصح أنَْ أرَدت إنِْ  نُصحی ینفَْعکُم لا
 درصـدد  توصـیفی  - تحلیلی روش با حاضر لۀمقا. است یگدیگر متقابل و متعدد موارد، این در فریقین مشهور مفسران
 ـ مفسـران عمـدتاً   کـه  اسـت  این نشانگر پژوهش هاي یافته .نماید تحلیل و بندي دسته احصا، را آراء این تا است  ارچه
 »اغـواء « براي مفهـوم تفسـیري   را »رحمت الهی سلب« و »ناامیدسازي از رحمت الهی« ،»هلاکت« ،»ضلالت« معناي
 و »اسناد جبري« کلیدسـتۀ   دو در که عمدتاً اند داشته هایی برداشت خداوند، به آن اسناد چگونگی بیان در و کرده ذکر
در » إفعـال «که اغواء در قرآن کریم بـا سـاختار بـاب     شد این رحاض پژوهش برآیند. اند قابل اندراج »بودن مجازاتی«

جـاري شـدن حکـم تکـوینی از     «به خداوند اسناد داده شده که به معناي » Aقوم حضرت نوح «و » شیطان«مورد 
کـه دیگـر امیـدي بـه      ها است؛ بنحوي در اثر شدت کفر و ارتداد آن» گمراهی تبۀسوي خداوند به سقوط در آخرین مر

  شود. درنگ پس از آن، عذاب الهی نازل می ها وجود ندارد و بی نهدایت آ
  

  .جبر، اختیار، امر بین امرین مفسران فریقین،، ي الهیاغواهود،  ةسور 34 یۀآ م،یقرآن کر :ها کلید واژه

                                                                                                                                        
     االله بروجردي (ره)، لرستان، بروجرد، ایران؛ (نویسنده مسئول)؛ م قرآن و حدیث، دانشگاه آیتاستادیار گروه علو. 1

m.faryadres@abru.ac.ir 
  االله بروجردي (ره)، لرستان، بروجرد، ایران؛ استادیار گروه علوم قرآن و حدیث، دانشگاه آیت. 2

m.nazarbeygi@abru.ac.ir 
  pariarajabi3@gmail.com    حدیث، دانشگاه رازي، کرمانشاه، کرمانشاه، ایران؛دانشجوي کارشناسی علوم قرآن و . 3

  
 

  1403پاییز و زمستان ، 35شمارۀ 
  (مقاله پژوهشی) 92-71صص 

    
 

 
Pazhouhesh Name-ye Quran Va Hadith 
 
No. 35, Autumn &Winter 2024/ 2025 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             1 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 72

  
  بیان مسئله -1

هـاي متفـاوتی از آیـات     مفسران در چگونگی انتساب برخی افعال به خداوند، برداشت
الهـی اشـاره کـرد. مفسـران در      ۀتوان به آیات مشـیت و اراد  ها می که از جمله آناند  داشته

، »امـرین  بـین  امـر « و »تفویض« ،»جبر« ۀیـتفسیر این دسته از آیات، عموماً تحت سه نظر
  اند که باز متفاوت از یکدیگرند.   پردازیی کرده نظریه

 أرَدت إنِْ  نصُـحی  یـنفْعَکمُ  لا و« :ۀیـتوان بیان داشت، آ یکی از آیاتی که در این خصوص می
هر است. طبق ظـا  )34 هود،( » ترُجْعون إلِیَه و ربکمُ هو یغوْیِکمُ أنَْ یرید اللَّه کانَ إنِْ لکَمُ أنَصْح أنَْ

هـم   Aگـري حضـرت نـوح    غواء نموده و نصیحترا ا Aاین آیه، خداوند قوم حضرت نوح
اول این باشـد کـه مفهـوم    ا باعث شده تا بحث به دنبال ندارد. این معن ها هیچ سودي براي آن

صورت معناي ظاهري آن تفسیر کنیم یا اینکه، مـرادي دیگـر بـراي آن در نظـر      را به» اغواء«
توان این اغواء را به خداوند اسناد داد؟ بررسی آراء  بگیریم. بحث دوم این است که چگونه می

ها مطابق با گرایش کلامی خـود، آراء مختلفـی    ر این است که آنمفسران مشهور فریقین بیانگ
انـد. در   براي تفسیر آیه بیان کـرده » چگونگی انتساب آن به خداوند«و » معناي اغواء« ۀدربار

 حـالی  در کنند، می تأکید الهی اراده و حکمت هاي جنبه بر معمولاً سنت اهل مفسران این میان،
این نظرات متفاوت  هرحال، در .دارند تأکید امر بین امرین و اراختی مفهوم بر شیعه مفسران که

   .هستند موضوع پیچیدگی بیانگر وضوح و بعضاً غیرقابل جمع، به
معنـاي اغـواء و    ۀبر این اساس، مقاله حاضر در صدد است که آراء این مفسـران دربـار  
، ایـن پـژوهش در   چگونگی اسناد آن به خداوند را احصا، تحلیل و نقد کند. با این اوصاف

معناي اغواء و چگونگی  ۀپی پاسخ به این سؤال است که آراء مفسران مشهور فریقین دربار
  ها وارد است؟ هود چیست و چه نقدهایی بر آن ۀسور 34 ۀیانتساب آن به خداوند در آ

  
  پیشینۀ پژوهش -2

افـت  عنوان حاضر باشد، ی ۀگفتنی است که با تفحص صورت گرفته، پژوهشی که دربار
  ترین نوشتارها عبارتند از: نشد؛ لکن نزدیک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             2 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  73///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

 و ابراهیمی از ابراهیم» مفهومی روابط بر تأکید با قرآن در »اغواء« معناشناسی«ۀ لالف) مقا
و  36 ۀ، شـمار 10 ۀ، دور1398معارف قـرآن بـه سـال     ۀمپژوهشنا ۀمجلدر  رنج دست فاطمه

له حاضـر تنهـا بـه بررسـی معنـاي      آید، مقا که از عنوان برمی طور . همان130- 107صفحات 
  حاضر نداشته است. ۀلاغواء در قرآن اهتمام داشته و ورودي مستقیم به بحث مقا

 و ابلـیس  سـوي  از خـدا  بـه  »اغـواگري « نسبت در مفسران دیدگاه ارزیابی« ۀلب) مقا
هـاي قرآنـی بـه سـال      پـژوهش  ۀمجلو همکاران در  کلانتري اکبر از علی» آن کلامی نتایج

. این مقاله هم به اغـواء شـدن شـیطان    102-87و صفحات  103 ۀ، شمار27 ۀور، د1401
توسط اشاره دارد که از جهات مختلف، خصوصاً عنـوان و آیـات موردبحـث، بـا پـژوهش      

  حاضر متفاوت است.
  

  »ي-و-غ«معناي ریشۀ  -3
صورت ثلاثی  به همراه ساختارهاي مختلف صرفی آن، چهارده بار به » ي-و-غ« ۀیشر
مرتبه به صـورت صـفت مشـبهه در     صورت ثلاثی مزید باب افعال و یک  مرتبه به 7 مجرد،
کار رفته است. گرچه بررسی معناي حسی این ریشه در کتـب کهـن فرهنـگ لغـت      قرآن به

براي آن مـنعکس شـده   » ضلالت و گمراهی«زبان عربی نشانگر این است که عمدتاً معناي 
)؛ لکن در کتب لغت قرآن، پنج اصل معنـایی  15/140منظور،  ؛ ابن3/296است (فراهیدي، 

جهـل  «(همـان)،  » فساد در چیـزي «)، 4/399فارس،  (ابن» خلاف رشد و تاریکی امري«
) و 7/349(مصـطفوي،  » خـلاف رشـد  «)، 478اصـفهانی،   (راغـب » فاسد ۀمنبعث از عقید

در  ) براي آن ذکر شده است. بحـث 1547(جبل، » جذب به چیزي همراه با فریب و فساد«
اصل معنایی، بایـد دقـت    ۀدر ادامه خواهد آمد؛ لکن دربار» اضلال«خصوص معناي حسیِ 

بیشتر مناسب معناي حسـی اسـت تـا از طریـق تضـاد      » خلاف رشد«داشت که اولاً اصلِ 
فریب «ها  آن ۀهمرسد که وجه مشترك  نظر می  موجود، معناي واژه بهتر کشف شود. ثانیاً به

  آن را. ۀنتیجحال یکی نتایج را مورد توجه قرار داده و دیگري، است؛ » و فساد در امري

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             3 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 74

در تفاسیر و چگونگی اسناد آن به خداوند در آیـۀ  » اغوا«مفهوم تفسیري  -4
  سورة هود 34

 إِنْ لَکُـم  أنَْصح أَنْ أَردت إِنْ  نُصحی ینْفَعکمُ لا و« ۀیدر آ» اغوا«آراء مفسران دربارة معناي 
  ، چنین است:» یغْوِیکمُ أَنْ یرید هاللَّ کانَ

  
  » ضلالت و گمراهی«. معناي 4-1

بوده که این ضلالت یا از » ضلالت«اي از مفسران، معناي اغواء در این آیه،  از نظر دسته
). آلوسـی  17/342است (فخـررازي،  » کفر«) و یا از 11/252 عاشور، (ابن» حق و رشد«

دهـد؛ امـا    دیگران، تأیید یا ردي در این خصوص انجام نمینیز ضمن نقل دو قول متمایز از 
سلوك «)، معناي لغوي آن را 16(الأعراف، »  أَغْویتنَی فبَِما قالَ« ۀیخصوصاً آدر آیات دیگر، 

» اضلال و گمراهـی «ذکر و مفهوم تفسیري آن از نظر اهل سنت را » عملی در مسیر هلاکت
ن دسته، کاربرد این مفهوم با معناي یاد شده در نثـر  ). منطق پشتیبان ای4/334کند ( بیان می

و من یغـو لا  /  فمن یلق خیرا یحمد الناس أمره«و شعر » غوى الرجل یغوى«عربی مبنی بر 
  ).3/167 طیه،ع ابن: است (نکـ » یعدم على الغی لائما

  
  تحلیل و نقد

در آیـات  » لاضلا« ۀبایستی توجه داشت که واژ» اغواء«براي » اضلال«ناظر به معناي 
متعددي ذکر و به خداي متعال نیز انتساب داده شده است. لذا اگر مقصـود خداونـد همـین    

شد؛ نه اینکه خـداي حکـیم از    بایست از همین مفهوم در این آیه استفاده می بود، طبیعتاً می
 »اضـلال «و » اغـواء «مفهوم دیگري استفاده نماید. مستفاد از این بیان، تفاوت معنایی میان 

» اضـلال «گویند که  دانسته و چنین می» اضلال«را فراتر از » اغواء«رو، برخی  است. ازاین
» غـواء «انحراف از رسیدن به مقصدي است که نسبت به آن مقصد علـم وجـود دارد؛ امـا ا   

) ایـن امـر، هماننـد    8/331؛ 2/342انحراف از راه و فراموشی مقصـد اسـت (طباطبـائی،    
که فرد اغواء شده  سرایند؛ چرا را بر مبناي تخییلات ذهنی می شاعرانی است که اشعار خود

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             4 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  75///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

دارد (همـان،   نیز راه و مقصدي تخیلی براي خود تصـور کـرده و در مسـیر آن گـام برمـی     
انـد؛ بلکـه آن را    را اضـلال ندانسـته  » اغـواء «). از طرف دیگر، لغویان نیز معناي 15/330

سـوي شـر،    ، هدایت به»اغواء«گویند که  یاي ضعیف و مقدمۀ اضلال دانسته و چنین م مرتبه
را انحـراف از  » اضلال«). برخی نیز 7/349 ها (مصطفوي،  فساد و اضلال است؛ نه خود آن
). ناگفته نماند که استناد به نثر و 388اصفهانی،  اند (راغب راه مستقیم و مقابل هدایت دانسته

را با معانی دیگري نیز در نظـر  عبارات   توان همان شعر عربی نیز مخدوش است؛ چراکه می
غـوى  «)، اغـواء در عبـارت   15/140 منظـور،   رو برخی از لغویان متقدم (ابن این گرفت. از
؛ طبرسـی،  479-5/478  ؛ طوسـی، 17/342 فخررازي، نکـ :(و برخی از مفسران » الرجل

  اند. ، اغواء در شعر مذکور را به ناامیدي و محرومیت معنا کرده)5/238 
  

  اسناد نسبت اضلال به خداوند. 4-1-1
ریح و مـورد  در این بخش دیدگاه مفسران در کیفیت اسناد اضلال به خداوند متعال تش ـ

  ارزیابی قرار می گیرد. 
  

  الف) اضلال جبري
منظور از ضلالت جبري این است که خداوند گمراهی و ضلالت را در این آیه قهراً براي 

وص اعتقـاد بـه ضـلالت جبـري در آراي     ایجاد نموده است. در خص Aقوم حضرت نوح
  قول قابل بررسی است به شرح: مفسران دو

عطیه، فخـررازي و آلوسـی، قـول بـه ضـلالت جبـريِ        اي از مفسران مانند ابن ) دسته1
دانند. فخررازي، آیه را در اثبات مـذهب خـود    می Aخداوند متعال را اعتقاد حضرت نوح

انـد کـه خداونـد از     ره با این آیه احتجاج کردهصریح دانسته و معتقد است که اصحاب اشاع
آلوسـی نیـز    ).17/342 ،ي(فخـرراز  انسان اراده کفر کرده و صدور ایمان از او ممتنع است.

 آن را نیـز  خـلاف  و دانسـته  مردم اغواي به خداوند آیۀ فوق را دلیلی بر صحت تعلق اراده

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             5 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 76

نکردنِ قـوم توسـط حضـرت     نصیحت داند. وي برآن است که بیان فوق به معناي می محال
کرد؛ لکن اثربخشـی آن مقیـد بـه     ها را نصیحت می آن Aنیست. لذا حضرت نوح Aنوح
 ۀهـا، اجـاز   اغواء توسط خداوند شده که خداونـد هـم بخـاطر عنـاد و آزارسـانی آن      ۀاراد
هـا در جهـت نجـات از گمراهـی را نـداد. وي دلیـل خـود را         رسانی نصیحت براي آن نفع

 کـان  إن« :اند که در آیه صورت آمده است؛ به این صورت که خداوند نفرمودد اي می مبالغه
ه کانَ إنِْ« :؛ بلکه فرمود»یغویکم االله رید اللَّ أنَْ ی  م کُ ِـوی ). در ایـن  47-12/46(آلوسـی،  » یغْ

 و یغـویکم  أن یریـد  االله کـان  إن نصـحی  یـنفعکم  لا«صورت، تقدیر آیه چنین خواد بـود:  
اضلال قوم را بـه   Aبنابراین طبق بیان فوق، حضرت نوح). 17/342 (فخررازي،» یضلکم

  .خداوند نسبت داده است
 ـ اي دیگر از مفسران برآن  ) دسته2 ه ضـلالت الهـی، بـاور قـوم حضـرت      اند که اعتقاد ب
 و اراده روى از شـان  وضعیت بودند معتقد نوح قوم بوده است؛ به این معنا که اساساً Aنوح

 هـا  داد و آن طبیعتاً آن را تغییر می بود، لذا اگر خداوند از آن ناراضی است؛  خداوند رضایت
انکـار،   و تعجب صورت به نیز نوح حضرت. کرد می مجبور نوح) از (پیروى به خلاف آن را
 داریـد،  کـه  باطلى عقیده این با من نصیحت: فرمودند ها آن باطل پندارِ و گفتار به پاسخ در

). در این صـورت،  5/239 ؛ نکـ : طبرسی، 5/480 ـ : طوسی، ندارد (نک به حال شما سودى
ـحی  «شـود:   تقدیر آیه چنین می ُنص م کُ َفع ـنْ لا ی ـم    و کُ ـح لَ ْأنَْ أنَص ت د ر  و تقولـون  کمـا   إنِْ أَ

بود کـه   Aنوح حضرت قوم ). بنابراین طبق این نظر، این5/480 (نکـ : طوسی، »   تعتقدونه
  .Aد داد؛ نه خود حضرت نوحاوند اسناضلالت را به خد

  
  تحلیل و نقد

کفر  ۀاسناد جبري اغواء به خداوند به این معنا است که خداوند براي برخی از افراد اراد
 تـرین  قبـیح  از خـارج،  در آن انجـام  و خداونـد  از سوي کفر ۀآنکه، اراد را کرده است؛ حال

 نیسـت، طبیعتـاً   جـایز  بوده و قبیح اضلال به امر طورکه است. به عبارتی دیگر، همان اعمال

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             6 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  77///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

 آمـدن  بپذیریم که طبیعتاً باید این را نیز بود، می جایز اگر نیست که جایز آن نیز اراده و فعل
بـه   خداونـد  اسـت  ممکـن  حتى و بوده جایز خداوند طرف از سازي مردم گمراه براى کسی
  ).5/239  ؛ طبرسی،5/479 آشکار کند! (طوسی،  او معجزاتى را دست

و  Aگـري حضـرت نـوح    نصیحت المعانی در توجیه ر این، تلاش صاحب روحافزون ب
 و در نهایـت  فـردي  هـاي  مسئولیت گیري نادیده مانند هایی مشکل عملاً به تأثیري آن نیز بی

 94و  19آیـات   کهـف،  ۀسور 29 ۀیـآ سورة انسان، 3 ۀیشده که در آ مبتلا جبرگرایی نوعی
  .طور به صراحت رد شده است ۀسور 21 ۀیآ انبیاء و ۀسور 94 ۀیآ اسراء، ۀسور

 أَنْ یریـد  اللَّـه  کـانَ  إِنْ« ۀیـو آ» یغـویکم  االله کان إن«از طرف دیگر، گرچه میان عبارت 
ُکمغْوِیتفاوت وجود دارد؛ لکن باید دقت داشت که بحث در این آیه ناظر به تقابـل میـان   » ی

» یریـد «ن باشد کـه گفتـه شـود آمـدن     آن ای مۀنیست تا لاز» اغواي الهی«با » الهی ۀاراد«
است. به واقع، بحث آیه،  Aثأثیريِ نصیحت حضرت نوح بر یا بیبخاطر ایجاد مبالغه در ج

عطیـه،   ابـن ( Aحضـرت نـوح   ۀتقابل میان دو اراده است؛ اثربخشی ارادة خداونـد یـا اراد  
 فَـأَکثْرَتْ  جادلتْنَـا  قَـد  نُـوح  یـا  قالُوا«قبل، مشخصاً  ۀی. توضیح آنکه، طبق ظهور دو آ)3/167

 »بِمعجزِینَ أنَتْمُ ما و شاء إِنْ اللَّه بِه یأْتیکمُ إنَِّما قالَ*  الصادقینَ منَ کنُتْ إِنْ تَعدنا بِما فَأْتنا جدِالنَا
ایشان مطالبۀ عذاب کردند و ایشان هم در پاسـخ،   از A، قوم حضرت نوح)33-32 هود،(

 حکـم  بـه  داوند دانسته و وابستۀ به خواست او ذکر کردند؛ خواستی کـه آوردن آن را کار خ
که، حتـی   ). بنحوي10/216شود (طباطبائی،  نمى چیزْ مقهور هیچ قهر به و کس محکوم هیچ

 خداوند اسـت؛  ۀگري هم متوقف بر اراد براي نصحیت Aخود حضرت نوح ۀیاثربخشی اراد
، مبالغـه در جبـر یـا    »یغْـوِیکمُ  أَنْ یریـد  اللَّه کانَ نْإِ« ۀیدر آ» یرید«بنابراین، مستفاد از ذکر 

 » فیَکُـون  کُـنْ  لَـه  نَقُـولَ  أَنْ أَردناه إِذا« ۀیگري نیست. جداي از این، طبق آ تأثیري نصیحت بی
، »بـاش «الهی بر تحقیق چیزي قرار بگیـرد، همـین کـه آن بگویـد      ۀ)، اگر اراد40 ،النحل(
  نماید. هت نیز ذکر اراده براي مبالغه درست نمیو از این ج» شود می«

مـذکور هـیچ منطـق     ۀیـدر تحلیل تفسیر جبري دوم، باید دقت داشت که مـدافعان نظـر  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             7 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 78

شـود. همچنـین،    اند و از ظهور آیه نیـز چنـین برداشـتی نمـی     پشتیبانی براي آن ذکر نکرده
 ـنامطلوب اسـت   امري یاله ياست که اغوا این فوق دگاهید فرض شیپ انـد کـه    ذا بـرآن و ل

آن را به خداوند نسبت نداده است؛ بلکه این قوم حضرت نـوح بـوده کـه     Aحضرت نوح
 ـهـا ترد  آن یاز امور هسـتند کـه در نـامطلوب    یحال آنکه، برخ ؛اند چنین باوري داشته  يدی

، »کنان قلـوب «، »زیغ قلوب«است؛ مانند اسناد   لکن باز به خداوند اسناد داده شده ست؛ین
بر سـیاق برخـی از آیـات    گرچه بنـا به خداوند در آیات مختلف قرآن؛ همچنین ا» اضلال«

اء فَقالَ الْملَأُ الَّذینَ کَفرَُوا منْ قَومه ما هذا إِلاَّ بشرٌَ مثلُْکمُ یرید أَنْ یتَفَضَّلَ علیَکمُ و لَو ش« ۀیـمانند آ
ر وجود االله تعالی را پذیرفته بودند؛ لکن تفسیر ارائـه  )، کفا24(المؤمنون،  »اللَّه لَأنَزَْلَ ملائکَۀ

بحث، مستلزم پذیرش اثرگذاري خداوند در زندگی از سوي کفار است؛  مورد ۀیشده براي آ
(المؤمنـون،   » آبائنَـا الْـأَولین    و لَو شاء اللَّه لَأنَزَْلَ ملائکَۀً ما سمعنا بهِذا فی« ۀیحال آنکه، طبق آ

ها تأثیرگذاري خداوند (اعم از سلبی یا ایجابی) را منوط به ارسال فرشتگان دیـده   )، آن24
 ضَـلالٍ   فـی  لنَرَاك إنَِّا قَومه منْ الْملَأُ قالَ« ۀیـرو بر اساس آ کردند. از این که آن را هم انکار می

راه را که باورمند بـه توحیـد در ربوبیـت بـود، گم ـ     A، حضرت نوح)60(الأعراف،  » مبین
  باشد. رسد این دیدگاه نیز صحیح نمی می بنابراین، بنظر دیدند. می

  
  ب) اضلال به عنوان عقوبت 

تفسیر برخی دیگر نیز چنین است که این ضلالت، عقوبت آن ضـلالتی اسـت کـه کفـار     
 مورد آن خاطر به که را که عادت عرب این است که آنچه اند؛ چرا براي دیگران فراهم کرده

ـبِ  الشِّیء باِسمِ العقوبۀ تسمیۀ« :نامند می عقوبت گیرد، می قرار عقوبت یـه  المعاقَ ماننـد   ؛»علَ
عمـران،   (آل»  اللَّـه  مکرََ و مکرَُوا و«)، 40(الشوري، » مثلْهُا سیئَۀٌ سیئَۀٍ جزاء و« ۀیآنچه که در آ

نیز آمده است. در این صـورت،  » الْمسـتَقیم  راطَکص لهَم لَأَقْعدنَّ  أَغْویتنَی فبَِما قالَ« ۀی) و آ54
ان کان االله یرید عقوبتکم على اغوائکم الخلق و  نصحی ینفعکم لا«شود:  تقدیر آیه چنین می

  .)6/246آلوسی،  ؛ نکـ :5/238 ؛ نکـ : طبرسی، 5/479 (نکـ : طوسی، » اضلالکم إیاهم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             8 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  79///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

  تحلیل و نقد
براي اغـواء نادرسـت اسـت؛ امـا     » اضلال«عناي طورکه پیشتر ذکر شد، گزینش م همان
گیـري   بودن اغواء در آیه، این نکته قابل توجه است که تفسیر مذکور با بهره مجازاتی ۀدربار

 ۀقـرآن و قاعـد   نـزول  فرهنگی فضاي با سازي تاریخیِ قبل از اسلام براي متناسب از بافت
تنها  موردبحث ارائه داده که نه ۀیر آزبانی براي معتبر بودن، مفهومی نو از اغواء د – فرهنگی

هاي مذکور در بالا مورد تأیید قرار گرفته اسـت؛ بلکـه بـا     در آیات مختلفی افزون بر نمونه
بـه عبـارتی دیگـر،    نیز کاملاً سازگار است.  موردبحث ۀیآ تا Aنوح حضرت داستان روند

 أَنْ یرید اللَّه کانَ إِنْ لَکمُ أنَْصح أَنْ تأَرد إِنْ  نُصحی ینْفَعکمُ لا و«مبنی بر  Aبیان حضرت نوح
ُکمغْوِیرا آیـه  تفسیر، ، شروع جریان نیست؛ بلکه پاسخ به جریانی گمراه است. طبیعتاً این» ی 

م« از تفسیر ظاهري و جبريِ کند؛ چراکه می تر قوي بلاغی نیز جهت از کُ غویفراتر  آیه در »ی
  .دانسته است کافران خود اعمال درفته و آن را ناظر به پیام

طور قطع گفت که این اغواي مجـازاتی دقیقـاً در عـوض اغـواي      توان به همه، نمی این با
کـه   »مثلْهُا سیئَۀٌ سیئَۀٍ جزاء و«مانند ها بوده باشد؛ چراکه اولاً برخلاف آیات مورد استناد،  آن

از اغواي طرف مقابـل سـخنی بـه میـان     در آن بدي طرف مقابل نیز تصریح شده، در اینجا 
 ـ   مورد ۀیتر از آ قبل اتیروند آنیامده است. به واقع،  ه تخاطـب طـرفین بـر    بحـث نـاظر ب

در  یک ـیاست؛ نه بحث اغواء کـردن   »شانیو دعوت ا Aرسالت حضرت نوح« محوریت
نیـز   دیگر را گمراه کرده بودند و خداوند ۀستاي، د ثانیاً طبق تفسیر فوق، دسته .يگریحق د

 ۀسـتد  موردبحث هم ناظر به همان ۀیکند. با این نگاه، باید آ در عوض، آن دسته را گمراه می
طـور   بـه  Aها حضرت نوح آیات سابق که در آن ظهور ۀینـگر باشد؛ حال آنکه، به قر گمراه

 کفـار مـورد   ۀهمدهد، طبیعتاً  اي خاص) را مخاطب خود قرار می (و نه دسته» قوم«پیوسته 
  خاص. ۀه یک عدنظرند؛ ن

رسـد؛ لکـن در اینکـه، ایـن      ترین نظریه بنظر مـی  بنابراین گرچه مجازاتی بودن اغواء، منطقی
اغواء ناشی از اغواگري گروهی در حق گروه دیگري باشد، نیازمند مستند متقن و معتبري اسـت  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             9 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 80

  فسیر کرد.توان آن را پذیرفت که نتوان آیه را بر اساس ظاهر آن ت که یافت نشد و زمانی هم می
  

  »هلاکت«معناي  .4-2
 ؛ طبرسـی، 12/20اسـت (طبـري،   » هلاکـت «اند که اغوا بـه معنـاي    برخی دیگر برآن

). منطق پشتیبان ایـن نظریـه، آن   12/59 االله،  ؛ فضل1876-4/1875 ؛ قطب، 5/238-239 
 ـ  که »فلانا أغویت«برد؛ مثلاً  است که عرب معناي هلاکت را براي اغوا بکار می ا چنـین معن

اساس آن، اگـر بچـه شـتر بـر اثـر      که بر» الفصیل غوى«ساختم یا  هلاك را دهد فلانى می
؛ 239-5/238  طبرسـی، (شـود   بیماري نتواند شیر موجود در معده را هضم کند، هلاك می

  .)6/246؛ نکـ : آلوسی، 2/391 نکـ : زمخشري،
  

  تحلیل و نقد
ها که در بخش در نقـد معنـاي اضـلال    این معنا قابل توجه است که اولاً برخی نقد ۀدربار

 ۀآمد، در اینجا نیز صادق است؛ مانند کاربرد هلاکت در آیات دیگر. ثانیاً برخی منکـر اسـتفاد  
، »اغواء«گویند که  و چنین می )3/167عطیه،  نکـ : ابن(  زبان از این معنا براي اغواء شده عرب

. ثالثاً زمـانی تفسـیر اغـواء بـه     )2/312پیمودن مسیر هلاکت است؛ نه عین هلاکت (طوسی، 
موردبحـث   ۀیـکـرد کـه در آ   تفسـیر  آن ظـاهر  براساس را نتوان آیه که است اهلاك پذیرفتنی

آیـه   سـاختار  و الفـاظ  اند که ذکر معناي اهلاك از ظاهر رو، برخی برآن گونه نیست. ازاین این
  ).38/233آملی،  شود (جوادي فاصله دارد و لذا تفسیري متکلفانه محسوب می

  
  عنوان عقوبت در زمان نزول عذاب . اسناد هلاکت به خداوند به4-2-1

اند، در چگونگی اسناد معناي آن به خداي متعـال،   مفسرانی که معناي هلاکت را پذیرفته
داننـد.   در زمان نـزول عـذاب مـی   » مجازات«و » عقوبت«و نوعی » سنت الهی«هلاکت را 

اقتضـاء دارد کـه    الهـی  سـنتّ  توضیح آنکه، اگر تفسیر سید قطب ناظر به سنت الهی است.
 به دلیل سلطۀ خداوند بر مـردم، قطعـاً   قانون این شوند، گمراهی خود هلاك سبب به برخی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            10 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  81///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

ایشـان در  . ها نصـیحت کنـد   آن براي که نوح چند قوم نوح نیز اجرا خواهد شد؛ هر ۀدربار
وي خداونـد بـراي اثرگـذاري    امر به دلیل ایجاد ممانعت از س ـ این نویسد که ادامه چنین می
 را سنت الهی خودشان است که حقّ در ها آن این امر به دلیل عملکرد بلکه نصیحت نیست؛

 شود: ). در این صورت، تقدیر آیه چنین می4/1875 اند (قطب،  خود ساخته ضلالت  مقتضی
با عذاب  را شما بخواهد خداوند : اگر نصحی ینفعکم بعذابه فلا یهلککم أن یرید االله کان إن«

  ).12/20(طبري، » خود هلاك کند، نصیحت من نفعی براي شما ندارد
تفسیر برخی دیگر چنین است که عدم نفع نصیحت مربوط به زمان نزول عـذاب اسـت.   

 هنگـام  در سازد، هلاك را شما بخواهد خداوند به واقع، حضرت نوح چنین فرمودند که اگر
 و بپذیریـد  را سخنم دهد؛ ولو اینکه در آن زمان نمی سودى به شما من نصیحت عذاب نزول
نپـذیرد. در ایـن    عذاب نزول هنگام در را ایمان که فرموده حکم خداوند زیرا آورید؛ ایمان

إن کان االله یرید أن یهلککم فلا ینفعکم نصحی عند نزول «شود:  صورت، تقدیر آیه چنین می
  ).17/342 فخررازي، ؛ نکـ :5/239  ؛ طبرسی،480-5/479 نکـ : طوسی، (» العذاب بکم

 و »رشـد « مفـاهیم  از کـدام  هـر  بـراي  متعـال  خـداي  که است چنین دیگر برخی تفسیر
 دو ایـن  از یکـی  هریـک،  بـه  عمل خروجی طبیعی، طور به و است داده قرار اسبابی ،»اغواء«

 آن تحقـق  نیز خداوند ۀاراد کند، فراهم را اغواء یا رشد اسباب کسی، اگر رو این از. بود خواهد
 ایمان، و فکر از فرار و تمرد جحود، با ،Aنوح حضرت قوم نیز موردبحث ۀیآ در. بود خواهد
  ).12/59 االله،  شدند (فضل اغواء اسباب، این با طبیعتاً و کردند فراهم را اغواء مۀمقد عملاً

  
  تحلیل و نقد

 تـرك  ۀنتیجـ، طبق آیات قرآن، هلاکت هر کسی ناشی از اعمال او است. به عنوان نمونه
 یحـب  اللَّـه  إِنَّ أَحسـنُوا  و التَّهلُکَـۀِ  إلَِـى  بِأَیـدیکم  تلُْقُوا لَا و اللَّه سبیِلِ فی أنَفقُوا و« ۀیآدر  انفاق

بـه   بر این اساس، نـوع اسـناد اهـلاك    .است کرده معرفی ، هلاکت)195 البقره،( »الْمحسنینَ
االله صـریحاً بـر آن تأکیـد و     خداوند از جنس عقوبت و مجازات است که سید قطب و فضل

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            11 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 82

  اند. )، غیرمستقیم به آن اشاره داشته5/239 نفی جبرگرایی در آیه ( ۀینطبرسی هم به قر
موردبحث هلاکت باشد، محل بحث اسـت کـه    ۀیحال، در اینکه مراد از اغواء در آ این با

  د شد.در عنوان بالاتر نق
نرسـانیِ نصـیحت بـه زمـان نـزول عـذاب، تخصـیص         از طرف دیگر، محدودسازي نفع

 زمـان  که بدون هیچ دلیل قرآنی، روایی و عقلی این امر محـدود بـه   بلامخصص است؛ چرا
  .است شده خاصی
  

  »ناامیدي از رحمت و ثواب الهی«. معناي 4-3
رحمـت اسـت؛ چراکـه اولاً    از نظر برخی دیگر، مراد از اغـواي الهـی، ناامیدسـازي از    

ف« ۀیخداوند در آ وَنَ فسلْقَوا ی َو  اسـت  نامیـده  »غى« را ) ناامیدي از رحمت59(مریم،  »غی
و مـن یغـو لا   /  فمن یلق خیرا یحمد الناس أمره«ثانیاً این معنا در شعر عرب، مشخصاً بیت 

 ؛ نکــ : 5/238 رسی، ؛ طب479-5/478  طوسی،(نیز بکار رفته است » یعدم على الغی لائما
  .)17/342 فخررازي،

  
  تحلیل و نقد

نیز سه نکته قابل توجه است: اولاً این معنـا در  » ناامیدي از رحمت الهی«معناي  ۀدربار
»  و الَّذینَ کَفرَُوا بِآیات اللَّـه و لقائـه أُولئـک یئسـوا مـنْ رحمتـی      «قرآن با تعابیر دیگري مانند 

بـه معنـاي   » اغـواء «نیز آمده اسـت و در تفاسـیر مـذکور، وجـه تفـاوت       )23(العنکبوت، 
روشـن نشـده اسـت. ثانیـاً معنـاي       » یئسوا منْ رحمتـی «با تعبیر » ناامیدي از رحمت الهی«
در شـعر  » اغـواء «عدول از ظاهر معناي اغواء و خلاف ظاهر آیه اسـت؛ ثالثـاً   » ناامیدي«

آمـده اسـت   » شـر «از مفسران به معانی دیگري ماننـد   مورد استناد نیز در نزد برخی دیگر
  ).16/76 (طبري، 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            12 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  83///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

  . اسناد نسبت ناامیدي کفار به خداوند4-3-1
انـد، در چگـونگی انتسـاب     مفسرانی که معناي ناامیدسازي از رحمت الهـی را پذیرفتـه  

 را براي آن به شرح زیر» عقوبت«و » جبري بودن«معناي فوق به خداوند متعال دو معناي 
  اند. ذکر کرده

  
  الف) یأس جبري

 گوینـد کـه   چنین مـی  کرده، ضلالت کفار را اراده خداوند چگونه اینکه جواب برخی در
 داشـته  را ثـواب  از هـا  آن ناامیـدي  ارادة خداونـد  اگر که است این Aنوح حضرت منظور
 نـوعی  سخنْ این است، معلوم آنان وضعیت با توجه به اینکه و ندارد نفعی او نصیحت باشد،
  ).183 عبدالجبار،( گردد محسوب می آنان براي زجر

  
  تحلیل و نقد

 عبـارت  بـه  است؛ شده تلقی الهی ي اراده مستقیم ۀنتیج عنوان به ناامیدي تفسیر، این در
نصـیحت حضـرت    کـه  داده قرار اي گونه به را کفار وضعیت خود، ي اراده با خداوند دیگر،
بـري اسـت و بـا اصـل ارسـال      عتاً این نگـاه نیـز ج  است. طبی فایده بی ها براي آن Aنوح 

، Aتناقض دارد؛ چراکه قرار است حضرت نوح  به سمت قوم براي دعوت Aحضرت نوح
  گردد، به خداوند دعوت کند! قومی را که ابتداء از رحمت الهی دور بوده و به آن هم برنمی

 Aقـوم نـوح  این است که » زجر ناشی از ناامیدي«فرض عبارت  از طرف دیگر، پیش
  را پذیرفتـه  Aتنها ربوبیت و اثرگذاري خداوند در زندگی و حتی رسالت حضرت نـوح  نه

بودند؛ بلکه بخاطر دوري از رحمت الهی هم سخت ناراحت بودند. این در حالی اسـت کـه   
 ـ بشرَاً إِلاَّ نرَاك ما قَومه منْ کَفرَُوا الَّذینَ الْملَأُ فَقالَ« ۀیطبق ظهور آ  إِلاَّ اتَّبعـک  نَـراك  مـا  و امثلْنَ

ظنُُّکمُ بلْ فَضْلٍ منْ علیَنا لَکمُ  نرَى ما و الرَّأيِْ بادي أَراذلنُا هم الَّذینَ قـوم  )، 32(هـود،   »کـاذبینَ  نَ
دیدنـد. افـزون بـر     گو مـی  را دروغ Aیافته و حضرت نوح خود را هدایت Aحضرت نوح

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            13 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 84

خاطر ناامیدي از رحمت الهی، زجـر بکشـند و در مقابـل، از    ها ب اینکه، منطقی نیست که آن
 بِمـا  فَأْتنـا  جِـدالنَا  فَـأَکثْرَتْ  جادلتْنَا قدَ نُوح یا قالُوا«عذاب را کنند:  ۀلبهم مطا Aحضرت نوح

  ).32(هود،  »تَعدنا
  

  ب) یأس به عنوان عقوبت
 بـا  بخواهـد  خداوند اگر کنند که تفسیر می چنین را و شیخ طبرسی نیز آیه طوسی شیخ
 عـذاب  شـما را  کفرتان، بخاطر و کند محروم ثواب الهی از شما را رحمت خود، از ناامیدي
 از را Aنـوح  قـوم  خداونـد  کـه  اساساً هنگامی. ندارد حالتان به سودي من نصیحت نماید،
 ـ أنََّـه  نُـوحٍ   إلِـى  أُوحـی  و« ۀیرا در آ Aحضرت نوح ساخت، ناامید ثواب خود و رحمت  نْلَ
ؤمْنَ نْ یم کمنْ إِلاَّ قَوم َـن  قدۀیـآگـاه سـاخت و او نیـز در آ    )36(هـود،   » آم »لا و  ُکمـنْفَعی 
داد؛ به اینکه، اعمال قبیح شما باعـث ناامیـدي از رحمـت و     اطلاع مردم ، آن را به»نُصحی

-5/478 ی، تان را کرده اسـت (طوس ـ  هلاکت و عقوبت ۀعذاب الهی شده و لذا خداوند اراد
  ).5/238 ؛ طبرسی، 479

  
  تحلیل و نقد
 ناامیدسـازي شـما را بکنـد،    اراده خداونـد  اگـر  کـه  دارد تأکید نکته این بر تفسیر فوق

 الهـی  اراده به درستی به گرچه تحلیل این. بود خواهد فایده نیز بی Aنوح حضرت نصیحت
 شـود؛ چراکـه اگـر    وب مـی کاري لغو محس ـ اما دارد؛ اشاره ها انسان وضعیت بر آن تأثیر و

 ناامیـد  معـرض  در را خـود  که نیست لازم اساساً باشد، نداشته اعتقاد مسیر یک به شخصی
 کـردن  صـحبت  نـدارد،  ایمان راه یک اثربخشی به شخصی اگر دیگر، عبارت به ببیند؛ شدن
 ـ Aدربارة قوم حضرت نوح .بود خواهد معنا راه، بی آن از ناامیدي ۀدربار  هنیز چنین بود ک

هـا بگویـد در عـوض     باوري نداشتند تا وي بـه آن  Aها به خداي حضرت نوح اساساً آن
سـازد و نصـیحت مـن هـم بلاتـأثیر       رفتارتان، خداي من شما را از رحمت خود ناامید می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            14 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  85///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

خداونـد نیسـت؛ بلکـه رحمـت      مۀشود. روشن است که منظور از رحمت هم رحمت عا می
  ها به آن مسیر باور دارند.  د؛ چراکه آنشو خاصه او است که تنها نصیب مؤمنان می

  
  »سلب رحمت«. معناي 4-4

نبـودن و   از جهت ابتدایی» اضلال«و » اغواء«برخی از مفسران ضمن تصریح بر شباهت 
کننـد؛ از جهـت    بودن، تفاوت این دو را از دو جهت لغوي و تفسیري چنین بیـان مـی   عدمی
و از جهـت   است که هدف ندارد یکس يغاو و داند ینم را است که راه یکس »ضالّ«لغوي، 

 آملـی،  تفسیري، اضلال مربوط به اواسط مسیر است و اغوا مربوط به پایان مسـیر (جـوادي  
سـلب  «اي از مفسران، اغواء در آیـۀ مـورد بحـث را     ). بر این اساس، دسته28/224-225

انـد   کـرده  ذکر» ها به حال خود رهاسازي آن«و » خداوند از تبهکارها ۀرحمت و لطف ویژ
هـا اسـتناد    ). دلیلی کـه ایـن مفسـران بـه آن    38/234 آملی، جوادي ؛10/217 (طباطبائی،
ب«اند، عبارت دعایی  ورزیده ی لاَ رن کلْ لَى تَ سی إِ فْ ـۀَ  نَ فَ رْ ـینٍ  طَ اسـت کـه در آن چنـین    » ع

  ).2/581(کلینی، » اي به حال خود وانگذار خدایا! مرا لحظه«عرضه شده که 
  
  نقد تحلیل و

بـه قـدري   » سلب رحمـت «معناي  چند ملاحظه وجود دارد: اولاًدربارة معناي مذکور، 
توان آن را براي مفاهیم متعددي مانند ضلالت، معیت انتقامی الهی و... نیـز   کلی است که می

 ۀ، خداوند با سلب رحمت ویـژ »معیت قهري و انتقامی«لحاظ کرد؛ چراکه در تعبیري مانند 
؛ 366-20/367؛ 9/652؛ 587-7/588آملـی،  کند (جوادي ا مجازات میخود، تبهکاران ر

)؛ بنابراین سلب رحمت، معنایی کلی براي اغواء است؛ نه معنـاي دقیـق آن. ثانیـاً    22/145
؛ امـري کـه   »اغـواي الهـی  «است تـا  » خذلان الهی«نیز بیشتر مناسب » رهاسازي«معناي 

انـد   ، بـدان توجـه کـرده   »نصـرت « ۀواژ پـژوه نیـز بـا انعکـاس تقابـل آن بـا       لغویانِ قرآن
 مـورد  ۀیـ). ثالثاً سـاختار صـرفی اغـواي در آ   30-3/31 ؛ مصطفوي، 277اصفهانی،  (راغب

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            15 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 86

 ۀزیـاد  علـى  تـدل  المبـانى  ۀزیـاد « ۀبحث، از باب افعال است و طبیعتاً بایستی طبق قاعـد 
» ي-و-غ«ریشـه  کند؛ لکن لغویان و مفسران میان کاربرد  ، معناي آن نیز تغییر می»المعانى

  اند. در ساختار ثلاثی مجرد و ثلاثی مزید آن تفاوتی قائل نشده
  

  عقوبت عنوان به خداوند به رحمت . اسناد سلب4-4-1
که وقتی  داند؛ بطوري انسان می ۀعلامه طباطبائی اراده و مشیت خداوند را متمایز از اراد
راهم کرده و در نتیجه، آن چیز به خدا اراده به انجام کاري کند، تمامی اسباب وجود آن را ف

ه     «انـد:   طور حتم تحقق خواهد یافت و لهذا چنین گفته ـی ش المو ه ـی ش باِلم ـقَ االلهُ الأشـیاء خلََ
ها: خداوند اشیاء را به وسیلۀ مشیت آفرید و مشیت را به خـود مشـیت   فس نَ (طباطبـائی،  » بِ

و نوع تردیـد مطـرح اسـت کـه یکـی      ). ایشان برآن است که در آیۀ موردبحث، د10/217
) 22(العنکبـوت،  » ما أنَْـتمُ بِمعجِـزِینَ   و« ۀجملاست و دیگري،  »نُصحی ینْفَعکمُ لا و«عبارت 

). وي تصریح دارد که این دو نوع تردید، بیانگر آن است که امـر شـما   10/217(طباطبائی، 
شما بر انجـام گنـاه و عـدم توبـه،     شود و اگر او بخواهد بخاطر پافشاري  به خدا محول می

کند تا به او کفر بورزید و سپس شما را عذاب کند، قادر به مقابله، دفع و چیره  تان می اغواي
که پـس از   Aبر مشیت او نخواهید بود. با این تفسیر، نصیحت و خیرخواهی حضرت نوح

  ها ندارد (همان). اغواي الهی است، سودي به حال آن
هاي  آملی نیز برآن است که خداوند با قرار دادن حجت ت االله جواديدر همین راستا، آی

درونی و بیرونی (عقل و نقل) براي انسان، او را مختار به انتخاب کرده است تـا از بـین دو   
مسیر سعادت و شقاوت، یکی را انتخاب کند. در چنین نگاهی، این شخص با انتخاب مسیر 

هـا و   و بکارگیري فطرت توحیدي خـود، شـرارت   سعادت، باید با حفظ استعداد، صلاحیت
ها را دفع کند؛ زیرا فطرت توحیدي انسان مانند ظرف خالی نیست که بتواند هر چیزي  بدي

هـا را جـذب و    اعم از سم و عسل را در خود جاي دهد؛ بلکه ظرف ملکوتی انسانْ خـوبی 
نادیـده بگیـرد و بـه    کند. در مقابل، اگر انسان فطرت توحیـدي خـود را    ها را دفع می بدي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            16 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  87///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

تدریج به سوي گناه و شقاوت گام بردارد و بر آن اصرار و استمرار داشته باشد و توبـه نکنـد،   
شـود؛ همـانطور کـه     خود را از مسیر فیض و هدایت محروم کرده و به اغواي الهی دچار مـی 

ن او وارد آورد؛ اما اگر به تدریج سم را به بـد  دستگاه گوارش کودك، غذاي مسموم را بالا می
شـود؛ در نتیجـه از سـم لـذت      کنند، به سم عادت کرده و مبتلا به اعتیاد و وابستگی به آن می

). صاحب تفسیر تسنیم، براي تقویت استدلال خود، برآن اسـت  233- 38/232برد ( کاذب می
ـی  الأْمَرُ«رد بحث ذکر شده که در یکی، معناي مو ۀیـدو روایت در ذیل آ Aکه از امام رضا  إلَِ

ي اللَّهدهنْ یم شاءرُ«معناي  در دیگري، ) و359حمیري، ( »یَـی  الأْم ـه  إلَِ ـدي  اللَّ هـل  و ی » یضّ
 و اسـت  باطل جبر گونه که ) لحاظ شده است. بر اساس این دو روایت، همان2/144 عیاشی،(

 الهـی  ۀاراد و اسـت  باطل نیز تفویض نیست، تأثیر بی شقاوت و سعادت جریان در انسان اراده
  ).  38/236آملی،  ؛ جوادي10/220بود (طباطبائی،  خواهد مؤثر طور قطع به

صـورت عالمانـه و    سازي عوامل سقوط، بـه  بنابراین از نظر این مفسران، برخی با فراهم
هـا،   آن  کنند و خداوند نیز با سـلب رحمـت و رهاسـازي    عامدانه، راه تبهکاري را دنبال می

  ها را نجات دهد. تواند آن دهد که کسی نمی کلی پاسخ میشان را به ش کیفر تبهکاري
  

  تحلیل و نقد
طورکه سابقاً ذکر شد و در این نظریه نیز تصریح شده است، اغواي الهـی از سـنخ    همان

مجازاتی است؛ لکن بجز بحث معناشناسی، در چگونگی اسناد اغواء بـه خداونـد متعـال و    
شود. بنابراین همچنـان ایـن    ر مذکور مشاهده نمیدلیلی در تفاسی» یرید«ارتباط آن با فعل 

قـوم حضـرت   «و » شـیطان «پرسش باقی است که چرا خداوند متعـال فقـط در موضـوع    
  شود.  بررسی می» مختار ۀینظر«این تعبیر را آورده است که در زیر تحت عنوان » Aنوح

  
 . نظریۀ مختار4-5

باید سیاق آیـاتی را کـه فعـل     سوره هود 34در آیه » یغویکم«براي دستیابی به معناي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            17 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 88

ها به کار رفته است، در کنار سایر آیات مـورد بررسـی قـرار     در باب افعال در آن» اغواء«
ـور قصـص و   » ي-و-غ« ۀیشسوره هود، ساختار باب افعال ر 34گیرد. علاوه بر آیه  در س

  صافات به کار رفته است:
کَما غَوینا تبَرَّأنْا إلِیَک ما  أَغْوینا أَغْویناهمبنا هؤُلاء الَّذینَ ر حقَّ علیَهمِ الْقَولُقالَ الَّذینَ «الف) 

  )؛63 ،(القصص» کانُوا إِیانا یعبدونَ
  ).32 ،(الصافات  »إنَِّا کنَُّا غَاوِین أَغْوینَاکمُ* َ إنَِّا لذََائقُونَ فحَقَّ علیَنَا قَولُ ربنَا«ب) 

در آیات مذکور، جاري شدن حکـم الهـی بـر عـذاب     » قول«ه، منظور از اینک جداي از
)، سیاق کاربرد اغواء در این 8/168؛ طوسی، 15/157؛ فخررازي، 7/408است (طبرسی، 

وگـوي   آیات بر حتمیت و قطعیت عذاب دلالت دارد. همچنین عباراتی نیز که مشعر به گفت
هـاي ایشـان    ر آخرین اتمام حجتهود است، ناظر ب ۀبا قوم خود در سور Aحضرت نوح

(هـود،  »  أَخَاف علیَکمُ عذَاب یومٍ ألَـیم   إنِى« ۀیکه خداوند در آ قبل از وقوع عذاب است؛ چرا
بر عذاب روز عظیم اشاره کرده و برخی از مفسران، منظـور   Aبه خوف حضرت نوح )26

نـه خصـوص عـذاب    درباره عذاب انقراض ایـن قـوم (و    Aنوح از آن را هشدار حضرت
وگو در جاري شـدن   رو پس از بیان گفت ). ازاین10/198اند (طباطبائی،  آخرت) ذکر کرده

و اصنعَِ الْفلُْک بِأَعیننَا و وحینَِـا و لَـا   «فرماید:  حکم عذاب الهی بر قوم نوح، خداوند چنین می
 .)37هود، (» إنِهم مغرَْقُونَطبنىِ فىِ الَّذینَ ظلََمواْ اتخُ

از معـانی بررسـی   » طرد شـدن «و » فروافتادن«، »سقوط«مهم آن است که معانی  ۀنکتـ
شده ریشه این واژه بر اساس روابط مفهومی آن در قرآن کریم است. (ابراهیمـی، دسـترنج،   

به خداوند، به سبب حکمی است » اغواء«رو شاید بتوان گفت علت اسناد فعل  این ) از107
به اینکه در آخـرین حـد سـقوط،     شود و با توجه  ی بر ایشان جاري میصورت تکوین که به

منظـور از حکـم    آیـد.  از آن، قول به عذاب حتمی می اند، پس  تباهی و گمراهی قرار گرفته
هـاي خـدادادي موجـود در اثـر      هـا و ظرفیـت   تکوینی چیزي شبیه از دست دادن قابلیـت 

ر خود را از بلندي پرتاب نماید، چیزي غیر مانند حکم تکوینی انسانی که اگ نافرمانی است؛
  از نقص عضو متصور نیست.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            18 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  89///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

باره   مؤید این دیدگاه، علاوه بر بررسی سیاق آیات مشابه، قول علامه طباطبائی در این
کن بر قوم کفار مسبوق به اغـواء   اند که نازل شدن عذاب استیصال و ریشه است. ایشان برآن

شـان   ق شدن بر آنان نازل شود، اول خداوند متعال اغواياست؛ یعنی قبل از آنکه عذابِ غر
و إِذَا أَردنَا أَن نهلک قرَْیۀً أمَرنَْا مترْفیهـا فَفسَـقُواْ فیهـا    «آیه  کند. علامه براي این معنا به دو می

لیَهقَّ عَیرًا فحمَا تدرنَْاهمَلُ فدضْـنَ «) و 16 ،(الإسراء» ا الْقَوَقی ـینْ      وـا بـم منُـواْ لهفزََی قرُنََـاء ـما له  
 و مَا خلَْفهم و ِیهمدلُأَیالْقَو ِهمَلیقَّ عـنّ  حنَ الجهمِ ملَن قبم َخلَت َمٍ قدُکـانَُواْ      فىِ أم ـمالْـانسِ إنَِّه و

  ).10/217اند (طباطبائی،  ) استناد نموده25(فصلت، »  خَاسرِین
به » اغواء«سوره هود و اسناد  34در آیه » یرید«توان گفت منظور از  توضیح می با این

حکم سـقوطْ  «بیانگر  خداوند متعال، اراده و امر تکوینی بر محقق شدن عذاب است که اولاً
شخصی است که خداوند براي او جاري نموده است؛ ثانیـاً نشـانگر   » به آخرین حد ضلالت

اسـت کـه قبـل از آن     Aاستیصال و عذاب قوم حضـرت نـوح  اراده تکوینی پروردگار در 
  ها جاري گردد. بایست حکم اغواء براي آن می

تعلـق  » قـوم نـوح  «و » شیطان«مهم دیگر آنکه، اغواي الهی در قرآن کریم فقط به  ۀنکت
که طبق  رسد علت این امر، شدت کفر و لجاجت آن دو باشد؛ بنحوي گرفته است. به نظر می

و قالَ نُوح رب لا تَـذَر علَـى الْـأَرضِ    «ۀ ی) و آ78(ص، »  الدین یومِ  إلِى  لَعنتَی علیَک إِنَّ و« ۀیآ
را به دنبـال داشـته    Aحضرت نوح )، نفرین خداوند متعال و26(نوح، » منَ الْکافرینَ دیـاراً 

که حکـم بـه    یطان ها به خداوند اسناد شده است. درباره ش است و به همین دلیل، اغواي آن
دربـاره قـوم    اغواي او مستلزم طرد ابدي و در عذاب بودنِ دائمی او تا وقت معلوم است و

النسل شدن همه کفار از زمین بود. منطق پشـتیبان ایـن    نیز مستلزم مقطوع Aحضرت نوح
م إنَِّک إِنْ تذََره«باشد که چنین است:  درباره قوم خود می Aبیان، علت نفرین حضرت نوح

وا عبادك و لا یلدوا إلَِّا فاجرِاً کَفَّـاراً  درخواست هلاکت تـا آخـرین    ،این آیه). 26(نوح، » یضلُّ
 ۀهمـهلاکـت  درخواست من اگر  مستفاد از آن، این امر است کهکند و  نفر آنان را تعلیل مى

راى مؤمنین و نـه  نه ب ؛اى در بقاى آنان نیست هیچ فایده از این جهت بود که، ها را کردم آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            19 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 90

آن چند نفر مؤمن  ،اگر زنده بمانند ؛ چراکهبراى مؤمنین فایده ندارد. براى فرزندان خودشان
بـه  فرزند صـالح   ها آنه ؛ چراکندارد اي فایده نیز کنند و براى فرزندان خود را هم گمراه مى

(طباطبـائی،  خواهنـد بـود.   فرزنـدانى فـاجر و کـافر     ،اگر بیاورند و از قضا آورند نمىدنیا 
از راه ، زاینـد  این معنا را که کفار در آینده جز فاجر و کفار نمـى  Aنوح ) حضرت20/36

  . (همان)وحى فهمیده بود
کند که از میان معانی مـذکور بـراي بـاب افعـال،      بیان فوق، این نکته را نیز منعکس می

 اسـترآبادي،  الـدین  ی(رض ـ» معنایی با ثلاثی مجرد به همراه با تأکیـد و مبالغـه   هم«احتمالاً 
 على تدل المبانى زیادة« ۀکه اولاً طبق قاعد ترین معنا براي اغواء است؛ چرا ) مطلوب1/83

، بایستی معناي باب افعال اغواء با ثلاثی مجرد آن متفاوت باشد؛ ثانیاً اثبات »المعانى زیادة
اسـت؛  شدت کفر و لجاجـت)  ( Aشد که اغواء عوض از رفتار شیطان و قوم حضرت نوح

یک از معانی دیگر باب افعال با ظهور و سیاق آیات مشتمل بر باب افعـال اغـواء    ثالثاً هیچ
  متناسب نیستند.

، »مجازات«اند از قبیل  نظر آورده با این توضیح وجوهی که مفسران در تفسیر آیه مورد
 شود. همه این تعـابیر  روشن می» گمراهی«و » هلاکت«، »عذاب«، »کیفر«، »سلب رحمت«

» جاري شدن حکم تکوینی الهی به اغواء در اثر فعل و عملکرد شخص گمراه«لوازم قهري 
بـه دنبـال آن، عـذاب     درنگ است که در خصوص هدایت او دیگر امیدي وجود ندارد و بی

  الهی نازل می شود.
  

  نتایج مقاله -8
انتساب معناي اغواء و چگونگی  ۀآراء مفسران مشهور فریقین دربار«در پاسخ به سؤال 

  ، نتایج زیر به دست آمد:»ها وارد است؟ چیست و چه نقدهایی بر آن آن به خداوند
از چگونگی اسناد » مجازاتی«و » جبري«الف) مفسران مشهور فریقین عمدتاً دو تفسیرِ 

ناامیـدي  «، »اهلاك«، »اضلال«به خداوند تحت چهار معناي  Aاغواءي قوم حضرت نوح

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            20 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


  91///  هود سوره  34 آیه در الهی اغواي درباره فریقین مفسران آراء تحلیل

اند که نقدهاي وارد بـر هـر    براي اغواء را ذکر کرده» الهی سلب رحمت«و » از رحمت الهی
  بخش چنین است:

طبق فرهنگ لغت زبان عربی، اشعار عرب، فرهنگ لغـات قرآنـی، سـاختار صـرفی،     ـ 
 مفاهیم مترادف و ظهور و سیاق آیات، معانی مذکور براي اغواء در این آیه دقیق نیستند؛

 ۀیـعقلی، اسناد جبري اغواء به خداونـد در آ طبق ظهور و سیاق آیات و دلایل معتبر ـ 
 بودن آن اثبات شد. هود نادرست ارزیابی شد و مجازاتی ۀسور 34

سوره هود عبـارت اسـت    34در آیه » اغواء«ب) معناي مختار چنین شد که  منظور از 
و گمراهـی کـه   حکم تکوینی از سوي خداوند متعال به سقوط در آخرین حـد تبـاهی   «از 

به دلیل شدت کفر بر ایشان جاري شد و موجب نـزول عـذاب    Aضرت نوحدرباره قوم ح
حتمی گردید. همچنین، تفاسیري مانند اهلاك، اضلال، ناامیدي و سلب رحمت که از سـوي  

  مفسران ارائه شده از لوازم قهري حکم الهی است.
  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            21 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html


 1403پاییز و زمستان  35نامۀ قرآن و حدیث ـ شماره /// پژوهش 92

  
  کتابشناسی

  .میکرالقرآن . 1
  ق.1415العلمیۀ،  دارالکتب ،بیروت عبدالباري،: محقق لعظیم،ا القرآن تفسیر فی المعانی روح محمود، آلوسی،. 2
، پژوهشـنامه معـارف   »در قرآن با تاکید بر روابط مفهومی» اغواء«معناشناسی «ابراهیمی، ابراهیم و فاطمه دسترنج، . 3

 .130-107)، صص36(10ش، 1398قرآنی، 
  ق.1420العربی،  التاریخ سۀمؤس: بیروت التنویر، و التحریر تفسیر محمدطاهر، عاشور، ابن. 4
 عطیۀ، عبدالحق بن غالب، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، بیروت، دارالکتب العلمیۀ. ابن. 5
  .ق1404الإسلامی،  الأعلام مکتب ،قم هارون، عبدالسلام محمد: محقق اللّغۀ، مقاییس معجم احمد، فارس، ابن. 6
رم محمد منظور،  ابن. 7  ق.1414صادر،  دار ،بیروت میردامادي، الدین جمال: محقق العرب، نلسا ،بن مکّ
  .م2010الآداب،  مکتبۀ: قاهره الکریم، القرآن لألفاظ الموصل الإشتقاقی المعجم حسن، محمدحسن جبل،. 8
 . ش1398، اسراء: قم تسنیم،تفسیر  عبداالله، آملی، جوادي. 9

 . قD ،1413البیت آل مؤسسۀ ،، قم)الحدیثۀ -ط (الإسناد  جعفر، قرب بن االله عبد حمیرى،. 10
  ش.1379دارالکتب العلمیۀ،  ،الحاجب، بیروت إبن شافیۀ بن حسن، شرح محمد استرآبادي، الدین رضی. 11
 . ق1412، دارالقلم ،بیروت داودى، عدنان صفوان: محقق القرآن، ألفاظ مفردات ، حسین اصفهانی، راغب. 12
علمیـه   ۀي مدرسین حـوز  معهجا اسلامى انتشارات دفتر: قم ، القرآن تفسیر فی المیزان، حسین محمدسید ، طباطبائی. 13

 .ش1374، قم
  .ش1372، تهران: انتشارات ناصرخسرو القرآن، تفسیر فی البیان مجمع ،طبرسی، فضل. 14
  ق.  1412، دارالمعرفۀ: بیروت تفسیرالقرآن، فی البیان جامع ،دبن جریرمحم طبري،. 15
راث العربی محمد، طوسی،. 16 بیان فی تفسیر القرآن، محقق: احمد قصیر عاملی، بیروت: دار إحیاء التّ  .تا ، بیالتّ
  ق.1426دارالنهضه الحدیثه،  ،بیروت تنزیه القرآن عن المطاعن،، عبدالجبار، قاضی ابوالحسن. 17
اشی مسعود، تفسیر بن محمد عیاشى،. 18 ش.1380العلمیۀ،  المطبعۀ ،، تهران العی  
راث دارإحیاء ،بیروت الغیب، مفاتیح ابوعبداالله، فخررازي،. 19  ق.1412العرب،  التّ
  .ق1409هجرت،  نشر ،قم العین، کتاب احمد، بن خلیل فراهیدي،. 20
حی من تفسیر محمدحسین، االله، فضل. 21 باعۀ دار ،بیروت القرآن، و   ق.1419النشّر،  و الطّ
  .ق1412دارالشروق،  : قاهره - بیروت ، القرآن ظلال فى سید، قطب،. 22
الإسـلامیۀ،   دارالکتب ،تهران محمد آخوندى، و غفارى اکبر على: مصحح/  ، محققیعقوب، الکافی بن محمد کلینى،. 23

  ق.1407
  .ش1368اسلامی،  ارشاد و فرهنگ وزارت ،تهران الکریم، القرآن کلمات فی التحقیق حسن، مصطفوي،. 24

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

nm
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

http://pnmag.ir/article-1-2066-fa.html
http://www.tcpdf.org

